مجلة منيرفا

ISSN: 2437-0703/EISSN: 2600-6448 عدد (02) مجلد (06)

### الميتافيزيقا نحو إبستمولوجيا طبيعانية1

الاسم واللقب: يزيد بدر

البلد: المملكة العربية السعودية

aalmutairi407@gmail.com البريد الالكتروني: قَدم للنشر في:20-06-2023 قبل للنشر في: -10-2023

Name & Surname: Yazid Badr

Email; aalmutairi407@gmail.com

Received: 2023-06-20. Accepted: 2023-10-15

إن قلب الأفلاطونية الذي بمقتضاه أصبح الحسى، حسب نيتشه، هو العالم الحقيقي، والفوق حسى هو العالم اللاحقيقي يبقى بلا ريب داخل الميتافيزيقا.

\* ھابدغر

فلا معنى لأن تعمل بغير مفاهيم الميتافيزيقا لكي تهز الميتافيزيقا، فنحن ليس لدينا لغة، وليس لدينا تراكيب لغوية، وقواميس أجنبية على تاريخ الميتافيزيقا.

\* در بدا

إننى أريد توجيه جميع العلوم نحو غاية واحدة وهدف أوحد وهو بلوغ ذلك الكمال الإنساني الأعظم.

\* سبينو ز ا

### ملخص:

<sup>1</sup> أنجز هذا البحث ضمن مبادرة المنح الفلسفية التي تقدمها جمعية الفلسفة السعودية والمركز السعودي للدراسات الفلسفية بدعم من هيئة الأدب والنشر والترجمة وزارة الثقافة المملكة العربية السعودية.



عدد (02) مجلد (06) ISSN: 2437-0703/EISSN: 2600-6448

في هذا البحث أُظهر الجذرَ الأساسي لعدد من المقولات الميتافزيقية الظاهر منها والمحتجب، وكان سبيلي لإظهار هذا الأمر هو التوجه نحو البني الأساسية التي من خلالها تنشأ زمرة من المفاهيم الميتافيز يقية والتي بدورها هيمنت على مباحث نظرية المعرفة والأنطولوجيا. وقد بدأتُ بمقولة الوجود مبيِّنًا أنها أصلٌ للكثير من المفاهيم المشتقة مثل: العقل والحس والكلي. وكان لزامًا أن أبيّن أولًا دلالة الميتافيزيقا حيث وضعت عدة تعريفات لهذا الحقل الفلسفي إلا أنني ركزت على التعريف الذي يهمني في هذه الورقة وهو: مركزية مقولة الوجود وكذلك تطابق الفكر مع الوجود. ومن هنا تنشأ كل تلك الثنائيات التي يهتم بها الفلاسفة قديمًا وحديثًا كالوجود في ذاته والظاهر والعقل والحس والكلى والجزئي، وعن هذه الثنائيات تنبع عدة قضايا كحقيقة وجود العالم الخارجي من عدمه، وكذلك الشك الكليّ، ومن هنا تم نقد هذه الثنائيات على أرضية مادية حسية بمعنى أنه لا مبرر ولا مسوغ لوجودها أصلًا، فكيف بالمعضلات التي تنشأ عنها؟ وغاية هذا البحث هو الوصول إلى رؤية طبيعانية مادية دون أي مفهوم لا ينسجم مع المعطى المادي للعالم، وهو ما أسميه بالطبيعانية الذرية، وكان لزامًا ربط الفكر مع الفعل أو السلوك، وهو ما يجعل كل فلسفة طريقة عيش أو خطابًا إتيقى.

#### كلمات مفتاحية:

الوجود، الكلى، الضرورة، العقل، الحس، العدم، الصيرورة، الفكر، الميتافيزيقا، الشك، فلسفة العيش.

#### تمهيد:

شكلت عدة مفاهيم إشكاليةً فلسفية كبرى منذ بداية الفلسفات ما قبل السقراطية، ومن وجهة نظر الباحث أن هناك عدد من المفاهيم والمقولات التي لا تخلو من أبعاد ثيولوجية وميتافيزيقية تم



مجلة منيرفا ISSN: 2437-0703/ EISSN: 2600-6448 (06) مجلة منيرفا

ترسيخها منذ البدء اليوناني<sup>2</sup>. في هذا البحث سوف يتم تشخيص أصل ولادة عدد من المفاهيم والمقولات الفلسفية فيما بعد، وهنا يشبه الأمر ما قام به بركلي حيث أرجع أصل كل تلك الرؤى المادية برأيه إلى مشكلة واحدة وهي: (الجوهر المادي) بينما نحن ومن خلال قصيدة (بارميندس) سوف نرى بأن معضلة الوجود \_ أي أن تكون مقولة الوجود هي أصل كل النتائج المستنبطة لأي رؤية تنطلق من هذه المقولة سلفًا \_ هي أصل نشوء الكثير من المعضلات، وقد نتج عن هذه المركزية حول الوجود مقدمات هي بدورها تحتاج إلى إثبات وتسويغ، و عليه سوف يكون بحثنا في أصله حول الأبستمولوجيا وتداعياتها الميتافيزيقية والإتيقية (السلوكية).

إذن فكل مشتغل في الفلسفة يلتقي بحزمةً من المفاهيم الإشكالية كالجوهر، والكليّ، والشك في كل شيء، والضرورة، والمطلق، واللامتناهي... إلخ، وعليه سوف أعتمد هنا أرضيّة نقدية تنطلق من الفلسفات المادية قديمها وحديثها، أي منذ ذريّة (ديمقريطس) و (أبيقور) وصولًا للمادية العلمية أي الماركسية والتي أرى أنها أبقت شيئًا من التصورات المثالية عن العالم. ومن وجهة نظر الباحث فإن كل معرفة مشروطة بالفعل ولا انفصال بينهما، ومن ثم نحوّل دلالة الفلسفة إلى خطاب إتيقي أو علمًا للسلوكيات. بمعنى آخر، أن تصير الفلسفة طريقة عيش، و هذا ما سيظهر المكتسيات البحث أي خاتمة بعد الأبستمولوجية والميتافيزيقية، ونخلص إلى رؤية إتيقية تقف في تعارض واضح مع رؤية ( سبينوزا) الإتيقية. على أننا في البداية سوف نقوم بتعيين دلالة الميتافيزيقا من خلال نصوص فلاسفة اخترتهم لما لهم من أهمية في هذا الحقل تحديدًا أي الميتافيزيقا وأعنى (بارميندس) و (أفلاطون) و (نيتشه)، ثم أظهر ما في لغة الأضداد من قصور عن إدراك الواقع مبيّنًا أن الأضداد تنشأ عن قضايا مُضمرة كمركزيّة مقولة الوجود وغير ذلك مما سنراه. ونصل إلى عرض لبعض الفلسفات التي انتقدت هذا الانزياح الأنطولوجي والمعرفي كالأبيقورية والهيومية، وسوف أبيّن

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نحن على وعي بالجدل التأريخي والفلسفي حول بدايات الفلسفة وما يطلق عليه المعجزة اليونانية و لا أرى أن الفلسفة حكرًا على حضارة دون غير ها بل هي نابعة عن المشترك البشري لذلك شرقًا وغربًا هناك فلسفات إلا أن الفرق قد يكون في التركيز على قضايا دون غير ها لا تخلو حضارات كاملة من التفلسف و لا يخفي أن هذا الجدل ملزم أن يحل معضلة تعريف الفلسفة ذاتها حتى يكون السلب و الإيجاب ممكنًا.

قصور هذه الفلسفات في نقدها لكل تلك النزعات المثالية الثاوية حتى داخل فلسفات تزعم أنها مادية محضة. بعد ذلك أعرض لمبادئ الطبيعانية وهي الرؤية التي نظفر بها بعد كل عملية نقد في هذا البحث، وسوف أعتمد بدءًا على ما أسميه الموقف الطبيعاني الأصلي وهو مبدأ يقف في تعارض مع كل فلسفة تدعي أن هناك نقطة بدءٍ من خلالها يتم تأسيس النسق كله، كما أنه موقف يعيد فتح سؤال التأسيس ذاته، من هنا كان علي الاستعانة بهيغل وهايدغر لبيان ما تعنيه نقطة البداية، وكذلك لنقدهمها والخروج بما أسميه الموقف الطبيعاني الأصلي.

#### ما الميتافيزيقا؟

هناك عقيدة (dogma) سيكون لها أثر بالغ على تاريخ الفلسفة \_وأعني تطابق الفكر والوجود\_ وقد كان التعبير الأقوى عن هذه الفكرة مع بارميندس حيث يقول: «إن الفكر والوجود هما نفس الشيء» (غادامير، ٢٠٠٢، ص ١٩٣) وسيكون لهذه الفكرة أثر يرمي بظلاله على التاريخ الفلسفي كله، بل لا أبالغ حين أقول: أن الحس المشترك (common sense) ذاته ينطلق من هذه الرؤية للفكر والوجود.

ونجد كذلك سبينوزا يعبّر عن هذه الرؤية بوضوح شديد في القضية السابعة من الباب الثاني من كتابه علم الأخلاق بقوله: «إن نظام الأفكار وترابطها هو عينه نظام الأشياء وترابطها» (سبينوزا، ٢٠٠٩، ص ٨٧) لذلك لن ينفك المنطق عن الميتافيزيقا وكذلك عن الفيزياء، وهذا الأمر بدأ جليًا مع هيغل حيث صار المنطق هو ناظم الوجود ومحركه.(3)

ما الميتافيزيقا؟ السؤال ذاته لا يخلو من راسب ميتافيزيقي فماذا تعني هذه ال (ما)؟ إنها تدل على ماهية الشيء ومن ثم عن أصله الجوهري وهذه من المقولات التي سوف نعمل على نقدها في هذا البحث، مع ذلك أستخدم السؤال الشائع حتى نفهم بأي دلالة أنتقد الميتافيزيقا، فما

أو القصد هنا أنه منذ بارميندس حسب السياق اليوناني صار الفكر والوجود يعبر ان عن ذات الشيء من هنا صار المنطق وهو قوانين للعقل كالهوية والتناقض والثالث المرفوع يتأسسان على مفهوم للواقع مثالي وهو حقل الميتافيزيقا لذلك البحث في قوانين العقل هو بحث في قوانين العالم الثابتة، وهذا الأمر بات جليا في مجمل تاريخ الفلسفة وسوف يكون له حضور قوي مع هيغل حيث المنطق هو مجال الفكرة المحضة إلا أن الفكرة بقوانينها هي من تحكم العالم الطبيعي وما بعد الطبيعي وهو ما يطلق عليه قانون الديالكتيك أو الجدل.

الميتافيزيقا؟ وحتى أعطي إجابة دقيقة سوف أقارن بين أفلاطون و نيتشه وتحديدًا في كتابي فيدون و هذا هو الإنسان، بحيث نجد في كلا الكتابين صراع أضداد، فأي الضدين فيزياء وأيهما ميتافيزيقا؟ ولكن قبل ذلك سوف أنطلق من قصيدة بارميندس والتي أرى أنها المدونة الأساسية لسؤال الوجود، أي ذلك السؤال الذي يفترض \_ضمنًا\_ وجودًا مستقلًا بذاته عن الوقائع الحسية. أقصيدة (بارميندس):

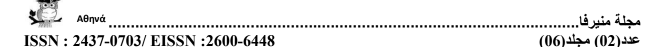
بدءًا هناك طريق الحق وطريق الظن (doxa) وكما يلاحظ غادامير في كتابه بداية الفلسفة أن لفظ الظن يأتي بصيغة الجمع أي آراء الفانين، والذي يعنيه بقوله: "لا يتحدث بارميندس إطلاقًا عن الرأي (doxa) إنما يتحدث عن الآراء، الأمر الذي يبدو طبيعيًا، فالحقيقة ليست إلا شيئًا مفردًا بينما آراء الناس متعددة" (غادامير، ٢٠٠٢، ص١٤٨). وهنا سوف تُفهم الحقيقة بوصفها واحدة بينما الرأي متعدد، أي أحاديّة الحقيقة، ولأن باراميندس، كما ذكرنا سابقًا، يماثل بين الفكر والوجود فعلى الفكر أن يطابق الحقيقة، ومن هنا ظهرت نظرية التطابق، والتي سوف تكون لها آثار عدة سننظر لها مع تقدّم هذا البحث. والآن نسأل: ما الحق الواحد عند بار ميندس؟ "إذن سأتكلم وأنت أصغ واحفظ عباراتي التي ستعلمك ما هما طريقا البحث الوحيدان اللذان يمكن لنا تصور هما: الأول يقول: إن الوجود موجود وإنه لا يمكن ألا يكون موجودًا وإنه لطريق اليقين لأنه يرافق الحقيقة" (غادامير، ٢٠٠٢، ص١٩٣). هنا نلحظ أن الحقيقة تحددت بوصفها الوجود وأن الزيف هو ما كان ضدًا للوجود، وعليه نفهم أول توصيف للميتافيزيقا بوصفها بحثًا في الوجود كما أنها تطابق بين الفكر الحق والوجود دون الآراء (doxa) وتعددها \_أي الظن\_ وهذا التعريف بوصفها بحثًا في الوجود ليس غريبًا على تأريخ الفلسفة، فنجد أرسطو فيما بعد يُقرّ في كتابه الميتافيزيقا بقوله: "هناك علم يبحث في الوجود بما هو وجود، ويعرض للخصائص التي تنتمي إلى الموجود من حيث طبيعته ذاتها، وليس هذا العلم واحدًا من تلك العلوم التي يقال عنها جزئية، فليس علمًا من العلوم الجزئية ذلك الذي يدرس الوجود بما هو وجود بصفة عامة" (أرسطو، ٢٠٠٩، ص ٣٢٣). ثم يعبّر بارميندس في ذات القصيدة بوضوح: "بيقي لنا طريق واحد للسير: الوجود موجود" ومن ثم تم تعريف الميتافيزيقا لدى غالبية المدارس اليونانية بأنها البحث في

الوجود وخصائصه، إلا أن السؤال الذي نطرحه الآن: ما الوجود؟ وكيف يتم التوصل لهذا المفهوم أصلًا؟ وكيف نستنبط حقائقه وخصائصه؟

بالنسبة لبارميندس فإن الوجود كل واحد ومكتفٍ بذاته، كما أنه ليس له بداية ونهاية "ويوجد حشد من الإشارات التي تؤكد أن الوجود ليس مخلوقًا وليس فانيًا؛ لأنه وحده الكامل، الثابت الأبدي، ليس بإمكاننا أن نقول إنه كان أو إنه سيكون لأنه يوجد في نفس الوقت وكليًا في اللحظة الراهنة" (غادامير، ٢٠٠٢، ص ١٩٤) إذن هذا ما تحدد منذ بارميندس بوصفه مبحثًا في الميتافيزيقا \_أي في الوجود ومقولاته\_.

### ب- أفلاطون ونظرية المثل:

لن يختلف الوجود مع أفلاطون كثيرًا عن سابقه بارميندس إلا أن أفلاطون سوف يبدع مفاهيم أكثر دقة للتعاطي مع الميتافيزيقا، كما أنه سيعمم نتائج بحوثه على كل مواضيع الفلسفة تقريبًا. إن أكثر ما دافع عنه أفلاطون هو الشيء في ذاته، وكما سبقه بارميندس، يرى أفلاطون في محاورة أكثر ما دافع عنه أفلاطون في الشيء في ذاته لا يُدرك بالجسد والحواس "هل تريد أن تسلم إذن بأنه يوجد نوعان من الحقائق: إحداهما منظورة والأخرى غير منظورة فقال: فلنسلم بذلك. وعلاوة على ذلك فإن تلك التي تكون غير منظورة تحتفظ دائمًا بذاتيتها، بينما المنظورة لا تحتفظ بذاتيتها" (أفلاطون، التي تكون غير منظورة تحتفظ دائمًا بذاتيتها، بينما المنظورة لا تحتفظ بذاتيتها" (أفلاطون، يجب علينا أن ننفصل عنه وأن ننظر إلى الأشياء في ذاتها بالنفس ذاتها، وحينئذ فيما يلوح لي يجب علينا أن ننفصل عنه وأن ننظر إلى الأشياء في ذاتها بالنفس ذاتها، وحينئذ فيما يلوح لي أي الوجود الحق أو الوجود المطلق "والأن ماذا تقول يا (سيمياس) فيما يلي؟ أتثبت وجود أي الوجود الحق أو الوجود المطلق "والأن ماذا تقول يا (سيمياس) وهلًا تثبت كذلك وجود شيء يكون عادلًا بذاته أم تنكره؟ إننا نثبته بكل تأكيد وحق الإله (زيوس) وهلًا تثبت كذلك وجود شيء هو جميل وخير؟ كيف لا؟ وهل من المحقق أنك الأن لم تر قط شيئا من هذا القبيل بعينيك؟ فأجاب: كلًا بالمرة" (أفلاطون، ٢٠١٥، ص ٣٤)، فالوجود المطلق والذي بذاته لا نراه بالحواس فأجاب: كلًا بالمرة" (أفلاطون، ٢٠١٥، ص ٣٤)، فالوجود المطلق والذي بذاته لا نراه بالحواس



فهو مسألة تخص العقل، من هنا نعي أن الكليات أو المثل عند أفلاطون منفصلة عن المحسوسات ولها وجود مستقل عن العقل، كما أنها لا تُدرك بالحس، ومن ثَمَّ يكون مفهوم الوجود من خصيصة العقل، وهذا معنى مهم لبحثنا، ونسأل الأن: ما هي نتائج هذه التصورات الميتافيزيقية على علم السلوكيات(إتيقا)؟

إن تعريف الفلسفة الذي بدأ مع أفلاطون وكرره دريدا في الوثائقي المعنون بدريدائه يحمل دلالة جليّة على الأثر الإتيقي حيث يقول أفلاطون في فيدون: "أولئك الذين يشتغلون بالفلسفة بمعناها الحقيقي إنما يتدربون على الموت" (أفلاطون، ٢٠١٥ م ٣٦). لكن ماذا يعني أفلاطون بالموت هنا؟ إنه يعني ببساطة انفصال النفس عن الجسد، وحتى ندرك الحقائق ونحقق خلاصنا من رهبة الموت علينا أن ننفصل عن الجسد عن طريق قتل الشهوات وسيادة العقل، إذ إن الموت حسب أفلاطون ليس إلا انفصال النفس عن الجسد، وحين نقمع الجسد ونسكن ملكوت الروح نكون أمواتًا قبل الموت ذاته، ولهذا الرأي أثر كبير على الأخلاقيات الأرسطية، والرواقية، والأبيقورية، والمسيحية... إلخ، لذلك فإن بحثنا عن طبيعة الوجود ومقولاته لا يخلو من نتائج إبستمولوجية وأخلاقية، وهذا يدعم ما سننتهي إليه من تأصيل لإتيقا طبيعانية.

وكنتُ قد تحدثت عن صراعِ أضدادٍ بين أفلاطون ونيتشه فما هو الضد الأفلاطوني؟ إنه دون شك الوجود في ذاته، ومن ثم النفس أو الروح مقابل الجسد، لذلك بقي أن ننظر في فلسفة نيتشه وتحديدًا كتاب: هذا هو الإنسان والذي أرى بأنه يقف مقابلًا لمحاورة فيدون.

## ج- نيتشه وكتابه: (هذا هو الإنسان):

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ليس من السهولة أن نستخدم لفظ علم خاصةً في العصر الحديث وذلك لأن كلمة علم تأريخيًا مرت بالعديد من المعاني وقد استقر اليوم دلالة محددة للعلم أي العلم التجريبي وهذا الموقف لا يخلو من صعوبة أولًا ليس من الجيد للبحث العلمي ذاته أن يحتكر دلالة العلم لما في ذلك من تهميش لظواهر عدة بحجة أنها خارج سياق ما هو علمي لكن من جهة أخرى عدم احتكار دلالة العلم قد يفتح بابًا لأمور عدة لا ترتقي لأن تكون علمًا والمعضلة هنا في سؤال ما هو العلم أصلًا؟ يصعب التفصيل في تأريخ هذا اللفظ هنا لذلك أحتفظ في هذا البحث بالمعنى العادي للعلم أي عندما نطلق هذا اللفظ على العلوم الإنسانية كعلم النفس و علم الاجتماع... إلخ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> https://www.scripts.com/script/derrida 6741



مجلة منيرفا

ISSN: 2437-0703/EISSN: 2600-6448

عدد (02) مجلد (06)

منذ بارميندس وأفلاطون وأرسطو نشأت مقولات تخص المبحث الميتافيزيقي، كالوجود أو الجوهر والكم والكيف و الكلي والجزئي و المطلق و النسبي... إلخ لذلك كان مشروع نيتشه هو ببساطة أن يقلب هذه القيم بحيث يجعلها تمشي على أقدامها أو قل يجعلها مقلوبة على رأسها! لا يكف نيتشه عن عرض مهمته الفلسفية كما في هذا هو الإنسان حيث يقول "ليس عبثًا إذن أن أكون قد دفنت اليوم السنة الرابعة والأربعين من عمري، فقد حق لي أن أدفنها، ما كان جديرًا بالحياة فيها تم إنقاذه، و غدَا خالدًا: تقويض كل القيم و الديثر امبوس الديونيزية الأناشيد المدائحية وغروب الألهة ومحاولات لتعاطى الفلسفة بضربات المطرقة، كلها كانت من هبات هذه السنة" (نيتشه، ٢٠٠٦، ص١٣) وفي بداية ذات الكتاب يعلن أنه نقيض أفلاطون أي ضده ومن ثم نقيض الميتافيزيقا كما فهمناها حتى الآن، يقول نيتشه: "ذلك أنه بمجرد أن ابتدعت أكذوبة عالم المُثل قد تم تجريد الواقع من قيمته ومن معناه ومن حقيقة العالم الحقيقي، والعالم الظاهري، أو بعبارة أكثر وضوحًا: العالم المبتدع والعالم الواقعي، إن أكذوبة المُثل ظلت إلى حد الآن اللعنة الحائمة فوق الواقع، وعبرها غدت الإنسانية مشوهة ومزيفة حتى في غرائزها الأكثر عمقًا، تزييف بلغ حد تقديس القيم المعكوسة المناقضة لتلك التي كان بإمكانها أن تضمن النمو والمستقبل والحق المقدس في مستقبل" (نيتشه، ٢٠٠٦، ص٨). يقلب نيتشه إذن القيم بمعنى أنه غيّر قمة الهرم من الوجود في ذاته إلى الظاهر، ومن الروح إلى الجسد، وهذا ما أعنيه بالضد النيتشوي، أي إنه ثمة معركة أضداد، ولو صح أن الشيء يعرف بضده فهنا نسقان يختلفان تمامًا، فتكون الميتافيزيقا حسب الرؤية النيتشوية: كل ما هو مطلق، وكل ما هو بذاته، وكذلك الروح والحرية والآلهة وهذا هو المعنى ذاته لدى الغزالي في تهافت الفلاسفة عندما كفر الفلاسفة بقولهم بأزلية العالم؛ لأن الأزل صفة لله وليس للطبيعة، وعند كانط كما في نقد العقل المحض يتبين أن الميتافيزيقا هي ثلاثة مباحث: الله، وحرية الإرادة، والنفس، وهو من ابتدع عالمي النومين والفينومين، بحيث يكون الأول عالم الشيء في ذاته خارج مقولات الفهم، والثاني عالم الظاهر. أما من الناحية السلوكية (الإتيقية) وهي ما يترتب عن المنطلقات الميتافيزيقية كما شهدنا ذلك مع أفلاطون فإن نيتشه يذهب إلى ما كان هامشيًا في محاورة فيدون خاصةً أن سقراط يوصى

تلاميذه قبل الموت بالعناية بالنفس أو الاهتمام بالذات، والذي يعني عند أفلاطون التخلي عن الجسدية مقابل خيرات النفس، وما سيفعله نيتشه هو عكس ذلك تمامًا، فهو يقول في هذا هو الإنسان: "قد يسألني سائل لمَ هذا الكلام عن هذه الأشياء الصغيرة والتافهة حسب الأحكام المتعارفة؟ وسيقال لي: إنني لا أفعل بهذا سوى الإساءة إلى نفسى خاصةً، والحال أنني مؤهل حسب رأيهم للانخراط في مهمات كبرى، جوابي هو: إن هذه الأشياء الصغيرة من غذاء وأمكنة ومناخ واستجمام أي مجمل دقائق الولع بالذات لهي في كل الأحوال أهم من كل ما ظل إلى حد الآن يؤخذ على أنه مهم، من هنا بالذات ينبغي أن يبدأ المرء بإعادة التعلم" (نيتشه،٢٠٠٦، ص ٦٠) و هكذا نلاحظ كيف أن نيتشه يُقابِل بين القيم بحيث يجلب الضد المهمش كالجسد مقابِل الروح، والظاهر مقابل الشيء في ذاته، وهكذا نفهم كيف أن نقدًا للميتافيزيقا لن يتخلص بالضرورة من الميتافيزيقا تمامًا؛ وذلك لأن لغة الأضداد داخلة في المطلق أو ثقافة الجوهر بحيث يبقى المطلق خلف كل هذه التقييمات6 بمعنى أن الوجود يفترض اللاوجود، واليمين يفترض اليسار، وعليه نطمح لتفكيك لغة الأضداد وإن كلفنا ذلك الصمت، إلا أنه قطعًا ليس صمتًا صوفيًا، ولا شك أن نيتشه قد فتح طريقًا متسعًا نحو رؤية طبيعانية وخاصةً في مشروعه قلب كل القيم وأفول الألهة، والذي يعني انسحاب المطلق هنا نصل إلى تحديد جديد لسؤ ال: ما الميتافيز يقا؟ هي ببساطة كل قيمة مطلقة، وسوف نرى عند تقدم البحث لِمَ يسقط المطلق في شراك الميتافيزيقا، ونخلص إلى التوصيفات التالية للميتافيزيقا:

- بحثُّ في الوجود كما أنها تطابق بين الفكر الحق والوجود دون الأراء (doxa)
  - كل قيمة مطلقة.
  - مفاهيم الله والنفس وحرية الإرادة.
  - التقييم الإكسيولوجي الذاتوي للعالم.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> إن معنى ميتافيزيقا الواقع هو الاعتقاد بأن للواقع جو هر مطلق قائم بذاته و لا يتغير ومن ثم على الإنسان أن يحاكيه لذلك أفلاطون ونيتشه وفق هذا المفهوم لم يظلا داخل الرؤية الميتافزيقية للواقع لذلك كل نقد للبعد الجو هري للعالم يكون إلى تفكك مقولة الواقع ومن ثم نقد أي محاكاة مع هذا الواقع.

نسق من المبادئ و العلل القبلية.

إن معنى الميتافيزيقا الذي يهمنا في بحثنا هذا هو التالي: مركزية الوجود ومقولاته المستنبطة منه، تطابق الفكر مع واقع مطلق، كذلك الذاتوية ومركزية التقييم (7). وسيقودنا هذا الترتيب إلى دلالة الميتافيزيقا بوصفها مبادئ قبلية لا بعدية.

#### وهنا جدول يوضح الأضداد:

| الظاهر    | الوجود في ذاته |
|-----------|----------------|
| النسبي    | المطلق         |
| الحادث    | الأزني         |
| الجزئي    | الكلي          |
| الاحتمالي | الضروري        |
| الحس      | العقل          |
| النسيان   | الذاكرة        |

### معضلات ميتافيزيقية:

إن السؤال الذي يمكن طرحه الآن: ما هي الشروط القبلية لظهور مثل هذه المقولات التضادية؟ بدءًا هناك ضربين من الشروط القبلية وهي:

• الشرط الأنطولوجي، أي: مفهومي الظاهر والشيء في ذاته، أو الجوهر المطلق... إلخ.

الإنسان على أساس أنه كائن يملك وعيًا مباشرًا بذاته فهذه الأنا حرة و هي ذات في مقابل موضوع

منذ ديكارت على الأقل تم تصور الإنسان على أساس أنه كائن يملك وعيًا مباشرًا بذاته فهذه الأنا حرة وهي ذات في مقابل موضوع هو العالم من هنا صارت القيم كقيمة الجمال والخير والحق خصيصة تنبع من هذه الذات بشكل مباشر وهي على وعي بذلك وحتى نفهم هذا الموقف نرى ما يناقضه وأعني تحديدًا الفرويدية حيث تم اكتشاف عالم اللاوعي وهو مخزون لخبرات الطفولة وهذا اللاواعي يساهم بدرجة كبيرة في إصباغ القيم على الأشياء لذلك تم زحزحة الذاتوية ومركزية الذات التي تقيم العالم.

• الشرط الإبستمولوجي وأعني مفهومي العقل والحس.

لذلك سوف يمثل نقد هذين الشرطين ضرورة بحثية، ولن نكتفي بنقدهما آحاديًا، بل سأتطرق للمقولات التي تتفرع عنهما كالوجود والكلي والجزئي والحس والعقل القبلي البعدي... إلخ كما أننا سنلاحظ أن كلا الشرطين مرتبطين فيما بينهم، بحيث أن ما يقال عن هذا ينجر على ذاك، لذلك تقديم شرط على آخر لا يعني شيئًا، مع ذلك سوف أكتفي بالشرط الإبستمولوجي دون الأنطولوجي على أن يكون نقد هذا الأخير في مقام آخر.

#### الشرط الإبستمولوجي:

نتحدث عن مفاهيم متعددة كحرية الإرادة، وخلود الروح، والمطلق، والضروري، وغير ذلك، وعليه: كيف تم حل هذه المفاهيم فلسفيًا؟ ثَمَّة افتراض إبستمولوجي هو شرط إمكان حل هذه المعضلات وأعني: ثنائية العقل والحس لذلك سوف نبدأ بفحص المفاهيم من قبيل الوجود في ذاته، والمعرفة المحضة، والعقل المحض، وما هو بذاته وهي كلها مفاهيم مترادفة ومترابطة كما سيتبين، وقبل ذلك سوف نرى في الفصل الحاد، ومن ثم ولادة مفهوميْ: عقل/حس.

عقل/حس: كنا قد نظرنا إلى قصيدة بارميندس أعلاه، ومن خلالها رأينا كيف قسم الوجود إلى ضربين: ما هو موجود، وما هو ليس بموجود، وقد أطلق على الأول طريق الحق، بينما الثاني طريق الظن، فمنذ هذه اللحظة تحديدًا سوف تترسخ ثنائية صلبة سيكون لها أثر قوي على مجمل تأريخ الفلسفة، وأعني ثنائية: عقل/حس، فنحن لا نُدرك الوجود المطلق إلا من خلال العقل، أما الحس فهو طريق الظن، وهذا يعني أن الشرط الأنطولوجي للثنائية حقيقة وظاهر، أو الوجود الحق والوجود المزيف كامن في هذه العقيدة؛ لأن الحس يعطينا ظواهر هي أشبه بالعدم، وكنا قد ذكرنا لغة التضاد وهي ممكنة من خلال الوجود المطلق والوجود النسبي، بمعنى لا يكون هناك وجود نسبي إلا بإضافته للوجود المطلق، وهذه اللحظة التأسيسية سجّلها نيتشه في كتابه الفلسفة في العصر المأساوي الإغريقي حيث يقول: "قدم أول نقد للجهاز المعرفي \_أي (بارميندس)\_ وهو نقد غاية في الأهمية بالرغم من شوائبه ونتائجه المشؤومة، فبفصله فجأة الحواس عن ملكة التفكير التجريدي أي العقل وكأنهما ملكتان متميزتان كليًا، هدم الإدراك نفسه، ودفع نحو ذلك

مجلة منيرفا عدد (02) مجلد (06)

ISSN: 2437-0703/EISSN: 2600-6448

التقسيم الخاطئ كليًا بين الروح والجسد، ذلك التقسيم الذي يرزح منذ أفلاطون بشكل رئيسي كلعنة على الفلسفة" (نيتشه، ١٩٨٣، ص ٧٣). نلاحظ في هذا النص أمورًا عدة، فأولًا: يسجل ولادة مفهوم العقل والحس أي المَلكتين الحسية والتجريدية، وثانيًا: أن نيتشه لم يرفضه تمامًا، وهو ما ينتقده الباحث هنا مع جملة من الفلسفات التجريبية 8 التي لم تأخذ مبدأها إلى أقصاه، وثالثًا: نلاحظ الأثر الإتيقى الذي ترتب عن هذه القسمة وذلك في الفصل بين الروح والجسد. وهكذا يكون شرط مقولة الوجود، العقل، ومن ثم نقد العقل ينسحب على هذه المقولة بدور ها، ولكن ما العقل حسب هذا السياق؟ العقل ببساطة هو الملكة التي من خلالها نُدرك مالا يُدرك بالحس، وما الأشياء التي لا تدرك بالحواس؟ هنا نصل إلى جو هر الميتافيزيقا، بحيث أن الأشياء التي لا تدرك بالحس هي الوجود المطلق والكلى والضروري والمحض وما هو بذاته، وعليه فكل نقد للعقل ينسحب على هذه المقولات، ومن ثم نهزُّ الميتافيزيقا من أركانها، على أن نفهم جيدًا أننى لست بصدد الرفع من قيمة الحس مقابل العقل، فهذا سقوط آخر في لعبة التضادات المذكورة آنفًا، بل ما نحتاج إليه لغة دقيقة من داخل اللغة اليومية ذاتها تتجنب الوقوع في هذه المقولات، والآن نطرح سؤالًا متسعًا: كيف يبرر العقل نفسه؟ هو بالضرورة لن يفعل ذلك من خلال الحس، وإلا لكان من الحواس أي جهازًا حسيًا فهل يبرر العقل ذاته بذاته؟ هذه معضلة كبرى وهي داخلة أيضًا في المبادئ الأولية للعلم والمنطق، من جهة طرح سؤال مفاده: من أين تُستمد هذه المبادئ؟ والقول بالفطرة لا يرفع الإشكال؛ لأننا بحاجة للبرهنة أولًا على مقولات الميتافيزيقا ثم نلتفت للفطرة 9، والقول بأن هذه المبادئ تجريدات من المحسوسات على طريقة (أرسطو) لن يرفع اللبس؛ لأنها لن تكون أولًا مبادئ من العقل المحض الذي لا يتصل بالتجربة، وثانيًا لن تتحقق مقولات في غاية الأهمية كالضرورة والكلية؛ لأن الحس لا يمدنا بذلك، لذلك نعود فنسأل: كيف يبرر العقل ذاته؟ فلو قلنا هو واضح بذاته فهذه معضلة أخرى، فمن قال أنه واضح بذاته ونحن نرى شعوبًا وقبائل يتفاوتون

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> يمكن الاطلاع على الدراسة التالية: دوركهايم ومارسيل موس(٢٠١٦)حول بعض أشكال التصنيف البدائية، ترجمة محمد هاشمي، مؤمنون

º أي كيف تُثبت الفطرة وهي مقولة ميتافزيقية بدورها وما نحن بصدده هنا هو البحث عما يسوغ الميتافزيقا ذاتها من خارجها وإلا وقعنا في الدور المنطقى.

مجلة منيرفا

ISSN: 2437-0703/EISSN: 2600-6448

عدد (02) مجلد (06)

في قوانين الفكر <sup>10</sup> كما أن هناك مدخلًا آخر لنقد قوانين الفكر، وأعني المفارقات المنطقية فهي دلالة على ثغرة في النظام المنطقي، ومن ثم لا يجوز أن نقول: واضح بذاته.

العلم الكلي: كما أنه نشأت عن هذه الثنائية الإبستمولوجية عقيدة لا تقل صلابة عن تقسيم العالم إلى مطلق ونسبى، أو ثنائية عقلى/حسى، وأعنى دلالة العلم بوصفه الكلى، وهذا الأمر يشير له أرسطو بدقة أي علاقة العقل والحس بمفهوم الكلى بقوله في كتابه الميتافيزيقا: "وهذه الأشياء وأعظمها كلية هي بصفة عامة من أصعب الأشياء لأن يعرفها الناس؛ لأنها أبعد ما تكون عن الحواس" (أرسطو، ٢٠٠٩، ص٢٦٨). وهذه الدلالة للعلم بوصفه الكلى نجده عند أفلاطون وتحديدًا محاورة فيدون بل وأكثر من ذلك نجدها لدى فلاسفة القرن السابع عشر كديكارت وسبينوز ا وحتى في مجال العلم مع نيوتن حيث كانوا ينطلقون من تعريف العلم بوصفه كلي، وفي هذا الصدد يقول هوسرل بشيء من الحنين في كتاب أزمة العلوم: "النزعة الوضعية تطيح برأس الفلسفة إن جاز التعبير، إن الفكرة القديمة للفلسفة التي تكمن وحدتها في الوحدة الوثيقة لكل الوجود، بناء على ذلك تبوأت الميتافيزيقا علم الأسئلة العليا والأخيرة مرت ملكة العلوم التي تمنح روحها المعنى الأخير لكل المعارف لمعارف كل العلوم الأخرى" ( هوسرل، ٢٠٠٨، ص٤٩). وحتى اليوم و مع بلوغ العلم الحديث منزلة رفيعة تبقى الكثير من المعضلات نابعة عن تصور الكلى كالحتمية والضرورة، إذ شرط هاتين المقولتين الكلى، لكن نسأل الآن: كيف صار الكلى ممكنًا؟ منذ محاورة ثياتيتوس وفيدون نعى أن الكلى لا يُدرك بالحس بل بالعقل، فشرط إمكان الكلى هو العقل، ومن ثم كما نقدنا العقل سابقًا فهذا يعنى نفى لمقولة الكلى، وفي هذا الصدد يقول هيغل "الكلى لا يرى و لا يُسمع؛ لأن وجوده هو وجود من أجل العقل فحسب" (هيغل،٢٠٠٧، ص٩٤)، فالكلى نصبًا هو من أجل العقل، وكما قد تبين لا كلى دون مقولة العقل، ولا عقل دون مقولة الوجود بذاته، و هكذا يعد نقدًا للعقل، نقدًا لهذه المقولات، ومن معضلات هذا التصور للعلم: الجدل

 $<sup>^{10}</sup>$  يمكن الاطلاع على الدراسة التالية: دوركهايم ومارسيل موس(7.1.7)حول بعض أشكال التصنيف البدائية، ترجمة محمد هاشمي، مؤمنون بلا حدود.

بين الحتمية واللاحتمية، فشرط قوانين الطبيعة الثابتة أن يكون هناك اطِّراد في قوانينها مما ينشأ عنه كليات (قوانين الطبيعة) وهذا ما جعل نيوتن يقول بالزمان والمكان المطلق، وكذلك في النسبية الخاصة أي ثبات سرعة الضوء في الفراغ.

وجود العالم الخارجي من عدمه: إن سؤال حقيقة وجود العالم الخارجي هو مما أعده هنا من الأسئلة المصطنعة، بمعنى أنها تتأسس على مقولات مضمرة أشرنا إليها أعلاه، فهذا السؤال ينبع عن ثنائية عقل/حس؛ لأن ما يدرك بالعقل أكثر يقينًا من الحس، من ثم ليس للعالم الخارجي يقين هو الأخر من حيث وجوده، ولا شك أن ديكارت قد لعب دورًا كبيرًا في هذه المسألة، إلا أنني لا أرى أنها بدأت مع ديكارت بل مُنذ قسم العالم إلى ظاهر وشيء في ذاته وقسم الإنسان إلى ملكة العقل والحواس، وتأريخ هذه المسألة يخرج عن بحثنا، إن ما فعله ديكارت تحديدًا هو الشك في كل شيء إلا العقل، ومن ثم من المنطقي أن يخرج من هذا النسق الثنائية الجوهرانية، كما خرج أيضًا مبدأ القدرة على الشك في كل شيء، يقول راسل في كتابه مشكلات فلسفية "هل ثمة معرفة في العالم تبلغ إلى درجة من اليقين لا يستطيع الإنسان العاقل الشك فيها؟" (راسل، ٢٠١٧، ص٩) هذا السؤال يكون ممكنًا على أساس أمور عدة:

- الحقيقة تطابق بين الفكرة والشيء ومن ثم هي صورة في الذهن (form).
  - ما تخبرنا بهِ الحواس غير دقيق.
    - ثنائية عقل/حس.
  - الأنا تملك حرية مطلقة بالمعنى الحرفي للكلمة.

فالشك في كل شيء يختزل الشيء في صورة عقلية، ومن ثم يقين الحواس المباشر لا معنى له، وسوف أتطرق عند الحديث عن الطبيعانية الذرية إلى مفهوم: (الموقف الطبيعاني الأصلي) والذي من خلاله تُحل هذه المعضلة، وهنا أكتفي بالإشارة إلى المعضلة مع نقدها جزئيًا

المثالية والواقعية: المثالية تكون ممكنة من خلال التشكيك في موثوقية الحس، والواقعية تكون ممكنة من خلال الشك في سيادة العقل، ومن ثم ماذا لو أسقطنا ثنائية عقل/حس؟ سينتج لنا موقف

ISSN: 2437-0703/EISSN: 2600-6448

أسمّيه الطبيعانية الأصلية، أي أن العالم موجود فحسب11 وكل تشكيك حول ذلك يعد ضربًا من التصنُّع بين مقولتي: واقعي/مثالي، كما أنه من المهم على اعتبار أن تأريخ الفلسفة هو صراع بين المثالية والواقعية كما تصف الماركسية أن نفهم تلك المسافات البينية، أي أن هناك ما هو مثالي وواقعي، وواقعي مثالي12 على أننا هنا نريد أن نخرج من الثنائية ذاتها بأن ندافع عن موقف طبيعاني أصلى سابق على كل تشكيك، وبلغة الفينومينولوجيا نقول: الموقف الطبيعاني الأصلى يسبق13 الموقف الفينومينولوجي، وكذلك يعد الموقف الطبيعاني الأصلي تلك الوضعية التي نوجد فيها داخل عالم طبيعي ذي شكل 14 يقيدنا داخله، كالقول مثلًا: لا تستطيع أن تكتب على ورقة دون أن تخضع لاتجاهاتها الحتمية، وهنا أتحدث عن حتمية نسبية إذ لو تلاشت الورقة كأن نحرقها تذهب هذه الاتجاهات، فالسؤال نفسه عن حقيقة العالم الخارجي من عدمه ممتنع عندما ننطلق من الموقف الطبيعاني الأصلي، وليس السبق هنا منطقي أو لا زماني، بل هو سبق فيزيائي يشرعن من قبل جسدنا في العالم ، ونستطيع أن نجمع قائمة بالمواقف التي نشأت عن هذه الثنائيات التي نرفضها والتي تنشأ عن هذه التقسيمات المصطنعة:

#### المثالية ضد الواقعية:

- ١- مثالية العالم ضدا على واقعيته.
- ٢- الشك في كل شيء إلا الجوهر المفكر.
  - ٣- تعذر التفرقة بين الأحلام واليقظة.
- ٤- المستوى القيمى والتقويمي يعتمد على الأنا واللا أنا أي الذاتوية المحضة.
  - ٥- أنه لابد من تسويغ وتبرير واقعية العالم والقيم بعامة.

<sup>11</sup> هذا الموقف يقترب من رؤية فيتجشتاين المتأخر وتحديدًا في كتابه *اليقين* إلا أن الفرق أنه يعتمد في نقده للمثالية على الحس المشترك واللغة اليومية بينما هنا يكون النقد أقرب للحفريات التأريخية لإظهار تلك المقولات التي تقبع خلف كل قضايا الفلسفات المثالية وبعض قضايا الفلسفات المادية لذلك بدأنا بنقد ثنائية عقل حس والذي يعني نفيها نفي للموقف الواقعي والموقف المثالي.

<sup>12</sup> أشار ألتوسير في كتابه أن تكون ماركسيا لحديث حول المناطق البينية بين ما هو مثالي وواقعي.

<sup>13</sup> التقدم والتأخر بلا شك ألفاظ زمانية إلا أنه في الفلسفة هناك عدة أشكال للتقدم والتأخر كالتقدم والتأخر المنطقي بينما هنا ليس من تقدم وتأخر إلا فيزيائي حسى طبيعي فالسابق واللاحق لا يفهم منهما استنباط منطقي يكون في السابق أولي واللاحق مستنبط منه بل هو الموقف الذي نوجد فيه منذ نبدأ وجودنا على الأرض.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> كلمة شكل تشير إلى البعد المكاني أو الفضائي للكون الذي نعيش فيه وهذا يعني أن هذا الشكل لا يخلو من مُلزمات معرفية أو تصورات.

٦- تقسيم المعرفة إلى نظرية وعملية وأن الأولى أسمى من الثانية.

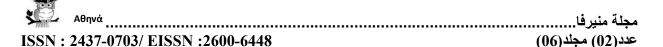
٧- ثنائية معقول/محسوس ومن ثم الشك بالحس على حساب رفع قيمة العقل.

٨- أن للعالم جو هرين روحي/مادي، أو جو هر واحد و هو جو هر روحي.

### ومن جهة الواقعية ضدًا على المثالية:

- ١- واقعية العالم ضدًا على مثاليته.
- ٢- الشك في كل شيء إلا الجوهر المفكر والمادي.
  - ٣- أن هناك فرق بين الأحلام والواقع.
- ٤- المستوى القيمي والتقييمي يعتمد على الأنا السيكولوجية، أو على وسائل الإنتاج المادية كما
  في مادية ماركس ومن ثم على الذاتوية أو الذاتوية الجزئية.
  - ٥- لابد من تسويغ واقعية العالم ضد مثاليته.
    - ٦- تقسيم المعرفة إلى نظرية وعملية.
  - ٧- ثنائية عقل/حس ومن ثم رفع قيمة الحس على العقل.
  - ٨- للعالم إما جو هرين: مادي وروحي \_والأسبقية للأول\_ أو أنه ليس إلا جو هر مادي.

القبلي والبعدي: لقد كان لهذه التفرقة أثر كبير على الفلسفة الحديثة وهي قسمة تعود في جذورها لبارميندس الذي فرق بين الوجود الحق، والوجود الظني أو الدوكسا( doxa) وعن هذه التفرقة نشأت أنواع القضايا \_أي التحليلية والتركيبية \_ وهي ما بدأ جليًا منذ لابينتز و هيوم و كانط يقول كواين في كتابه من وجهة نظر منطقية "كان تمييز هيوم بين الأفكار والوقائع وتفريق لابينتز بين حقائق العقل وحقائق الواقع بمثابة إيذان لفصل كانط بين الحقائق التحليلية والتركيبية» (كواين، ٢٠٠٦، ص ٧٩). ويسوق كواين عن نقد القبلي والبعدي وكذلك التحليلي والتركيبي عدة نتائج وذلك بقوله "وستكون إحدى نتائج التخلي عنهما كما سوف نرى حصول غموض في الحد المفترض وجوده بين الميتافيزيقا التأملية والعلم الطبيعي، والنتيجة الأخرى حصول تحول نحو المذهب البراغماتي" (كواين، ١٠٠٦، ص ٧٩). القبلي هو المحض الذي لا يخالط التجربة ويعرف



أحيانًا وفق قانون التناقض بمعنى أنه ما نعرفه بمجرد التحليل وينشأ عن ذلك تناقض من عدمه تعد قضية تحليلية ما، لا نحتاج للواقع كي نتحقق من صحتها، بينما كانط يعرفها \_أي التحليلية \_ بالتي لا يضيف محمولها جديدًا على موضوعها، والتركيبية هي العكس أي ما يضيف محمولها جديدًا على موضوعها، وقد بدأ نقد هذه القسمة ليس مع كواين إنما مع جون لوك الذي نفى الأفكار الفطرية.

القبلي إذن ضربٌ من الوجود المحض، ومن ثم ضربٌ من الوجود البار مينيدي وكنا قد نقدنا هذه الثنائية الإنطولوجية، وهنا أكتفي بأن أقول ليس هناك ما هو قبلي وبعدي، بل والأهم من ذلك نحن ننفي مفهوم القضية ذاته 15، فلا وجود لأي قضايا إلا في المنطق الفلسفي المصطنع، أما ما يخص القبلي فإذا فُهم من هذا اللفظ القبلي الجيني فلا بأس في ذلك فهناك قبليات جينية، على ألا تُفْهَم بأي معنى بوصفها قضايا تحليلية، بل هي مسائل تجريبية كما هو حال البعدي.

## في المحاولات التاريخية لنقد الوجود/الكينونة:

هناك عدة محاولات لنقد الكينونة/الوجود، إلا أننا لن نحصيها كلها بل سأشير إلى محطتين تُعدَّان البوابة نحو نقد مقولة الوجود، ومن ثم الدخول في رؤية طبيعانية للعالم، وأعني اللحظة الأبيقورية والهيومية، إلا أن من المهم أن أذكر بأن هذا النقد إزاء الوجود لم يكن مباشرًا فهو نتيجة منطقية للأرضية الإبستمولوجية التي ينطلقون منها، كذلك من المهم أن أذكر بأن هذه الفلسفات حسب زعمي لم تذهب بنتائجها إلى مداها البعيد، وليس هذا البحث إلا محاولة للظهور بنزعة طبيعانية محضة خالية من أي راسب ميتافيزيقي.

### الإبستمولوجيا الأبيقورية:

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> القضية كلمة منطقية والمنطق مجموعة من القوانين التي تزعم أنها تحاكي الواقع لذلك نفي ما يتأسس عليه المنطق أي الواقع المثالي كما في وجود بارميندس يعني نفي لمفهوم القضية ذاتها فلا وجود للقضايا إلا في المنطق ولا وجود للمنطق إلا على أساس مثالي للعالم.

يقول أبيقور في رسالة إلى هيرودوت: "يتألف الكون من أجسام وخلاء، والإحساس هو ما يثبت لنا في كل مناسبة وجود الأجسام، كما أنه ما يقودنا بفضل الاستدلال إلى تخمين اللامرئي، مثلما قلت أعلاه" (أبيقور، ٢٠٢٢، ص ١٩٤). هنا ثمة ملاحظة جديرة بالذكر وهي لفظتي (كون) و (وجود) بمعنى أنني أضع تفرقة أرى بأنها طُمست، وتحديدًا منذ ترجمات هايدغر وخاصة الكينونة والزمان فمباحث الكون نُسبت للأنطولوجيا، وهي في نظري مقولة فيزيائية لا علاقة لها بالأنطولوجيا، بينما يجوز أن نستخدم كلمة (وجود) في المباحث الميتافيزيقية والأنطولوجية، وعليه من المهم أن نستخدم كلمة كون في الإشارة إلى العالم المادي، والمقابل لهذا اللفظ بالإنجليزية والأنطولوجية، وهذه التفرقة مهمة من أجل قراءة أبيقور قراءة طبيعانية فنراه يقول: "الإحساس والمنطق والكلى والضروري... إلخ<sup>61</sup>

نظرية المعرفة الأبيقورية تقوم على ثلاثة مفاهيم رئيسية:

- الإحساس المباشر (الحس المباشر).
- التوقع والذي يعني بشكل ما: التذكر.
- اللاتكذيب ويعني نفي ما تمدنا به الحواس، كإثبات الخلاء من وجود الحركة؛ لأن هناك حركة، فنستنبط وجود العدم من الحركة.

نلاحظ في النص أعلاه أن أبيقور استنبط وجود الأجسام والخلاء من خلال الحس المباشر والذي يعني أن الأبيقورية نزعة حسية بامتياز وهي طبيعانية كذلك، فما يثبته الحس موجود وما لا يأتي من الحس لا وجود له يقول أمبيريكوس: "كل ما يُدرك إنما هو حق وواقع، إذ لا يوجد فرق بين أن نقول: إن شيئًا ما هو حقيقي وبين القول: إن هذا الشيء موجود، فالشيء الحقيقي هو الشيء الموجود، والشيء الخاطئ هو الشيء اللا موجود" (أبيقور،٢٠٢٠،ص٥٥). كذلك يقول أبيقور

<sup>16</sup> يمكن أن نحيل هنا إلى الجدل في ترجمة النص الهايدغري أي بلفظ الكون أو الوجود يمكن مراجعة الفصل الأول من مقدمة المترجم محمد محجوب كتاب (الأنتولوجيا تأويليات الحدثية) الصادر عن دار مؤمنون بلا حدود سنة ٢٠١٩.



ISSN: 2437-0703/EISSN: 2600-6448 عدد (02) مجلد (06)

"ومهما كانت الصورة التي ندركها مباشرة بفكرنا أو بحواسنا، سواء أكانت صورة جسم أو صورة صفاته، فهي صورة شيء حقيقي، وهي تنتج عن تواتر مطَّرد للشبه، أو عن ذكراه ولكن الحكم الباطل و الخطأ يكمنان دائمًا فيما يضيفه الظن" (أبيقور ،٢٠٢٠). و هكذا نكون أمام نزعة حسية محضة، فما هو موجود هو ما يثبته الحس فقط، وعليه لن يكون للوجود المحض حضور في هذه الفلسفة، وهو ما قادها إلى القول بالذرات والخلاء، وصفات هذه الذرات صفات فيزيائية محضة كالثقالة والحجم والصورة أو الشكل ومن هنا ليس في الأبيقورية مقولة الوجود المحض أو المطلق، وبهذا الصدد يقول جون غرايش في كتابه العيش بالتفلسف "لا يمكن أن يوجد هذا

المستوى من الاختلاف بين الكينونة والمظهر، الحواس عند الأبيقوريين منزهة، لا يوجد خطأ في

الحواس، كينونة العسل أن يكون حلوًا، ولا يوجد وسيلة أخرى لمعرفة ما هو بالضبط"

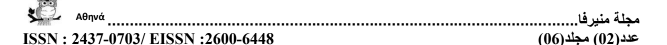
(غرايش،٢٠١٩، ٢٣٩). (ما هو) بالضبط تعادل هنا (ما هو بذاته والمحض)، لذلك ليس

مقبولًا في الأبيقورية أن نفرق بين الظاهر والشيء في ذاته، فوسيلتنا لإدراك العالم الكون من

خلال الحس فقط، ومن ثم نحن أمام فلسفة تُقِر بالكون والذرات لا الوجود والهيولي .

# التجريبية عند هيوم:

إن المبدأ الذي اعتمدته التجريبية الحديثة والذي يجعلها الفلسفة المقابلة للعقلانية هو أن العقل صفحة بيضاء، ومن ثم لا وجود لأفكار قبلية فطرية. هنا تُصبح الفلسفة وقوانين العقل والعالم مستنبطة من التجربة ليس إلا، وهذا يعنى ببساطة أن كل فكرة لا تجد تحققها في الحس فهي كاذبة على فرض أنه من الممكن وجود مثل هذه الفكرة، ونجد أن هيوم يضع حجتين للتدليل على مبدأ أنه ليس في العقل ما ليس في الحس أولًا، وهاتان الحجتان هما حجة التحليل، وحجة فقد الأعضاء، الأولى تنص على أنه مهما كانت المقولة أو الفكرة مجردة عند التحليل تعود لشيء حسى كنا قد أدركناه من قبل، لذلك نراه يقول في كتابه مبحث في الفاهمة البشرية "أن كل قدرة الذهن الخلاقة



لا تتعدى ملكة التركيب والنقل والزيادة والإنقاص للمواد التي تزودنا بها الخبرة والحواس" (هيوم، ٢٠٠٨، ص٣٩) من هنا تعود أصل المعرفة كلها إلى أمرين: الأفكار (ideas) والانطباعات الحسية (impressions) لذلك كان لابد أن تأتي نتائج هذه الفلسفة منسجمة مع مبادئها، إلا أنّنا سنرى أنها لم تكن كذلك.

ويستنبط هيوم، بعد أن يضع مبادئ رؤيته المعرفية، عدة نتائج على رأسها: نقد مبدأ العلية، فإذا كانت كل الأفكار تصدر عن الحواس \_أي بعدية \_ فهل هذا المبدأ بمعزل عن هذا القانون؟ طبعًا لا، فالعلاقة بين العلة والمعلول نُدركها بعديًا من خلال التجربة، ومن ثم لا تتضمن أية ضرورة أو يقين، حيث إن قضايا الواقع لا يلزم عن نفيها أو إثباتها تناقض مطلق، كما هو حال قضايا الرياضيات والهندسة، فهي قضايا محتملة، كقولنا: (الشمس تشرق غدًا) فقد تشرق وقد لا يحدث ذلك ، من هنا نشهد ولادة القسمة بين أنواع القضايا \_أي التحليلية والتركيبية \_ أو كما يسميها هيوم: قضايا علاقات الأفكار والوقائع، الأولى كالرياضيات قبلية وحتمية، بينما الثانية بعدية احتمالية، وما يهم في بحثنا هو أن تجريبية هيوم لم تأخذ بمبادئها إلى أقصاها، وأبقت على كثير من القضايا الميتافيزيقية بل وسوف نرى كيف أنه واقعٌ في تناقض من داخل نسقه ذاته.

إن في تقسيمه لأنواع القضايا خرق لمبادئه التجريبية فحيث نراه يُرجع كل شيء الحس الا أنه يقرّ بأن هناك قضايا قبلية يقينية كالرياضيات والهندسة، فكيف تكون قبلية يقينية وكل شيء صادر عن الحس والتجربة؟ كما أنه يُقرّ بقضايا يقينية مطلقة في كل العوالم أو حتى مع عدم وجود ما صدق للقضية ذاتها فنراه يقول: "بل حتى لو لم يكن في الطبيعة أي دائرة أو مثلث ستظل الحقائق التي بر هنها إقليدس محتفظة بيقينها وبداهتها" (هيوم، ٢٠٠٨، ص٤٥). أليس هو من قال بأن كل الأفكار عند تحليلها ترجع للحس؟ فكيف هنا يقر بقضايا يقينية مطلقة، ويقر في ذات الوقت وجود أفكار منفصلة عن الطبيعة بالمطلق كالأشكال الهندسية، وهذا هو أحد تناقض التجريبية الكلاسيكية، وما أصبو إليه في بحثي هذا هو أخذ التجريبية لمنتهاها، حيث التخوم الأكثر تجذرًا في الواقع، وهو ما أسميه: الطبيعانية الذرية.

لكن أين يكمن البعد الميتافيزيقي لتجريبية هيوم وغيرها؟ من المعلوم أن هيوم نقد مبدأ العلية، ومن خلال هذا النقد قال باستحالة العلم اليقيني، إلا أن نقد هيوم قائمٌ على مفهوم العلم الكلى بمعنى أن العادة والألفة لا تعطى يقينًا؛ لأنها لا تمدنا بعلم كلى وضروري، وهنا ينطلق من مسلمة مضمرة أي وجود الكليات، وهي ما رأينا سابقًا أنها تفترض العقل، والعقل بدوره يفترض تجاوزًا للحس رغم أن مذهبه وفق مبادئه حسى محض، ومن جهة ثانية نراه يقر بالقضايا القبلية وهي بدورها تفترض مفهوم الوجود، والحس لا يمدنا بأي مفهوم عن الوجود، إنما ما نراه ونلمسه ونحسه هو الطبيعة الفيزيائية، لذلك كان عليه أن يرفض القبلي وقضايا الرياضيات التي يرى بداهتها17، ومن المهم هنا أن أذكر أن القانون لا يستنبط من الطبيعة؛ لأنه قبلي، وإلا لما كان قانون، وأعنى التسليم بقانون المنطق هو راسب خطير في تاريخ الفلسفة، والمنطق يفهم هنا بوصفه جملةً من القوانين القبلية والضرورية والحتمية كالمنطق الصوري والديالكتيكي، ولو اعتمدنا على الحس فقط لما جاز لنا القول بقانون قبلى وحتمى، فضلًا عن كون مفهوم القانون يفترض مفهوم الصورة العقلية وهو أحد المفاهيم التي سوف نأتي على نقدها، ونعتبرها جزءًا من الإرث الميتافيزيقي، هذا النقد ليس حكرًا على تجريبية هيوم بل ينجرّ على كل الفلسفات المادية كالمار كسية و الوضعية المنطقية وكذلك التحليلية، وسوف يكون واضحًا عند حديثنا عن مبادئ الطبيعانية نقد كل هذه الترسبات، فأي تجريبية نطمح إليها إذن؟

#### الطبيعانية الإبستمولوجية

#### مبادئ الطبيعانية

من الضروري أن نبدأ من لفظ (مبدأ) و (مبادئ) قبل أن نشرع في سرد مبادئ الطبيعانية والتي نرى أنها تختلف جذريًا عن تاريخ الميتافيزيقا ومقولاتها كما تقررت عبر الزمن.

أولًا: المبادئ ليست مطلقة وهذا لا ينفي إمكانية المبدأ من أصله، إذْ إن تاريخ الميتافيزيقا تمحور حول تعدد المبادئ أو آحاديتها، ومن ثم هل هي مطلقة أم نسبية؟ والمبدأ من وجهة نظري

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> لذلك لا أرى أن الرياضيات والهندسة قضايا يقينية وصارمة أو لها حتى وجود مثالي هي في نظري كاللغة تواطأ عليها البشر لأنها رموز مشتركة بين كل اللغات ولأنها تصف الواقع بشكل أدق من اللغة الطبيعية.

يشبه الوتد فهو يقوم ثم يندثر بلا أي هُوية مطلقة، أي دون وعد برفع المبدأ إلى مقام المطلق والثبات، بمعنى أن ثنائية: مطلق/نسبي، علينا أن نتجاوزها وإن كان ذلك على الطريقة اللغوية، إلا أن اللغة تساعدنا على تفكيك رؤانا الصلبة اتجاه الحياة، فهناك فصل جذري بين المطلق والنسبي، دون النظر إلى ما هو متوسط بين هاتين المقولتين، ومن ثم أقول: للمبادئ ثبات نسبي، وعلى ذلك نفهم أن المبادئ ليست مطلقة خارجة عن الزمان والمكان، ولا هي نسبية تُماثل العدم، الجاذبية التي تمسك العالم ليست عدمًا ولا هي مطلقة، فهي ليست عدمًا؛ لأنها موجودة، ولا هي مطلقة؛ لأنه مع انفجار الكون لن يكون هناك جاذبية، وهكذا أفهم المبادئ، والمبدأ وكما نلاحظ ينجر عن هذا الفهم بأن المبدأ يتأسس على العالم الفيزيائي فلا هو ذهني ولا هو مثالي، وهو ما يُقرب هذه الرؤية من فلاسفة ما قبل سقر اط والسؤال الذي قد يطرح: هل مع جدلية القيام والاندثار للمبادئ هناك حامل أو جوهر يبقي هذه العملية مستمرة؟ الجواب: لا، إلا أن تفصيل هذه المسألة سوف يخرجنا عن سياق بحثنا، ولكن بالجملة أعني أنه في ظل جدلية قيام المبدأ وتحلله، ليس هناك جوهر خلف عملية التغير يحافظ على بقائه أي المبدأ .

# 1. الموقف الطبيعاني الأصلي:

إن النزاع الذي بدأه هوسرل بين الموقف الطبيعي والموقف الفلسفي أو الفينومينولوجي، أو بين النزعة الطبيعانية النفسية، والنزعة العقلانية القبلية، لهو نزاع قديم تم بعثه من جديد، إلا أن السؤال الذي يجب طرحه هنا هو: كيف صار هذا النزاع ممكنًا؟ بمعنى أن للموقفين شروطًا ضمنية أنتجت مثل هذه القضايا والنتائج، وهي ما يجب كشفه ونقده من خلال ما أسميه: (الموقف الطبيعاني الأصلي) ولو عدنا للسؤال المذكور آنفًا لكان الجواب بدئيًا: أن كلا النزعتين العقلانية والتجريبية أو الواقعية والمثالية يفترضان أن وجود العالم من عدمه بحاجة إلى برهان وتسويغ، ومن ثم يحولون المسألة إلى قضية بالمعنى المنطقي للفظ<sup>18</sup>، لذلك سوف أشرع في بيان ما هو

عدد (02) مجلد (06)

يمكن مراجعة الهامش رقم  $^{18}$ 

الموقف الطبيعاني الأصلي ومن ثم نعي المعضلة التي وقع فيها تاريخ الفلسفة عامةً والفلسفة الغربية تحديدًا.

#### نقطة البدء:

لطالما كانت نقطة البداية معضلة فلسفية بحق، بحيث نسأل هل ما تبدأ به الفلسفة يكون على سبيل الإيمان والتسليم؟ أم من خلال قضايا مبر هنة مستنبطة وفق مبدأ الضرورة؟ منذ أرسطو اعتُبِرَت الأوليات أو البديهيات أمورًا لا يمكن البرهان عليها بحجة أن السؤال عن البرهان ينفي عن البرهان برهانيته، ومن جهة أخرى ينص مبدأ التسلسل الممتنع على أنه لابد أن تقف القضية عند معين، أو تسلسلت بلانهاية ومن ثم يستحيل العلم، إلا أن هذا الموقف الأرسطي مع ظهور الديكارتية بُعث من جديد فصار سؤال: ما طبيعة نقطة البدء؟ وما ماهيتها؟ محور الفلسفات الحديثة، ومن هنا أقترح الموقف الطبيعاني الأصلي لحل هذه المعضلة، بحيث أقر ما به يبدأ الكائن لا على سبيل البداية المنطقية بل هي بداية زمانية بمعنى بداية طبيعانية، يقول هوسرل في تأملات لا على سبيل البداية المنطقية بل هي بداية زمانية بمعنى بداية طبيعانية، يقول هوسرل في تأملات لا يكارتية: "إننا كفلاسفة يتبنون مبدأ ما يمكن أن ندعوه مذهب إصلاح نقطة البدء، سوف نبدأ كل ليكارتية: الإناخذ مأخذ الاعتبار ضروب الاقتناع التي تقبلناها حتى الأن وألا نتقبل بصفة خاصة حقائق العلم كمعطيات" (هوسرل، ١٩٥٨، ص٥٣). إن الموقف الطبيعاني لا يطرح سؤال وجود العالم من عدمه، أصلاً وسوف أبين ذلك من خلال فلسفتي هيغل و هايدغر وصولًا للموقف الطبيعاني الأصلي.

## هيغل ونقطة البدء:

من أي نقطة تبدأ الفلسفة المطلقة؟ أي تلك الفلسفات التي تنطلق من مبدأ مطلق كالأنا المتعالية مثلًا، أليس كل بداية هي بداية نسبية؟ ثم كيف نرفع عن نقطة البدء تهمة التسليم الأعمى والإيمان اللاعقلاني؟ إن المقولة الأصلية التي ينطلق منها هيغل لحل هذه المعضلات هي مقولة (الوجود) فالأشياء الحسية موجودة، والمجردات والكليات موجودة أي إن كل شيء داخلٌ في مقولة (الوجود) لذلك لو بدأنا بالحس أو بالفكرة فلن يغير الأمر شيئًا؛ لأن المهم أن تستنبط الأشياء من بعضها وفق ضرورة منطقية، لا ضرورة إيمانية، فالكرسي موجود حسيًا في الزمان والمكان، ثم لو جردت

الكرسي من وجوده الحسي يبقى الكرسي كموجود عقلي \_أي يصبح كليًا \_ فلفظ كرسي ينطبق على كل الكراسي الموجودة، شرط تحققها في الزمان والمكان، بعد ذلك نجرد الكرسي من صفاته فيبقى لنا الوجود المحض، ثم نستنبط من الوجود المحض مقولة العدم؛ لأن الوجود المحض يفترضها ضرورة، ومن الوجود والعدم نستنبط الصيرورة، وهكذا على سبيل الاستنباط الضروري خرجنا بمقولات كالوجود والعدم والصيرورة، وذلك من خلال عملية التجريد، فنقطة البدء ليست تسليمًا أعمى، بل استنباطًا منطقيًا يسير وفق الضرورة من خلال التجريد، إلا أن هذا الموقف يفترض ضمنًا أن العالم بحاجة إلى تسويغ وتبرير لوجوده، كذلك يُغلِّب هذا الموقف الوجود الذهني على الوجود الواقعي، وهذا أمرٌ مفهوم لمن يعتقد كما ساد في تاريخ الميتافيزيقا بأن المعرفة صورة ذهنية قابعة في الرأس، كما أنه يجعل مما هو قائم هناك بمجموع صفاته سابق على الأدانية أو الكينونة تحت اليد، أو الوجود اليومي، ومن هنا ننتقل لهايدغر.

### (هايدغر) والكينونة تحت اليد:

بالنسبة لهايدغر فإنه على الفلسفة أن تتجاوز مقولتيْ: (الذات) و (الموضوع) وهنا نسجل بداية نقد كل تلك التصورات التي تجعل من العالم قضية منطقية بحاجة إلى تسويغ، إن الدازاين هو (كينونة في العالم) فهو دومًا فيه ومنشغل به، فهو ليس ذاتًا في مقابل الموضوع، بل هو داخل العالم وفيه، وبدءًا يلتقي الكائن بالأدوات أو هو: (كينونة تحت اليد) وهنا ليس البدء نقطة منطقية كما فعل (أفلاطون) و (ديكارت) و (هيغل) بل هو الوجود اليومي وأدواته، الكينونة تحت اليد هي الوجود السابق على كل بدء، أو قل: هو الوجود الأول والذي من خلاله تتأسس كل المعارف الأخرى، لكن ما الذي فات (هايدغر) في نظري؟ ولنكن على بينة بأن المشروع الهايدغري وصفي في جوهره، ومن ثم سؤال التأسيس ليس حاضرًا، فالكينونة في العالم دومًا وتدخل في علاقة أداتية معه بدءًا.

ISSN: 2437-0703/EISSN: 2600-6448

### الموقف الطبيعاني الأصلى:

ليست (الأنا) سابقة على الوجود الموضوعي أو سابقة على العالم، وليست المعطيات الحسيةنقط ة بدئنا كذلك، و هنا النقطة المهمة، حتىالكينو نة تحت اليد ثمة ما يسبقها و هو المو قفالطبيعاني الأ صلى، ومن خلال هذا الموقف سوف نسجل عدة مكتسبات:

- سؤال وجود العالم من عدمه لا معنى له.
- مفهوم القضية المنطقية رؤية اختز الية للحياة بمعنى أن شرط القضية المنطقية هو التعالي على العالم وجعله سؤال.
  - كثير من أنسقتنا التصورية تتشكل من خلال هذا الموقف البدئي.
- أن العالم لا يسكن في الرأس، ومن ثم هو لا ينتظم في قوالب منطقية صورية أو جدلية.

## ما هو الموقف الطبيعاني الأصلى؟

بحسب هو سرل هناك موقفين من العالم: الموقف الفلسفي الظاهراتي، والموقف الطبيعاني، إلا أن قبل كل شيء هناك موقف الكائن قبل أن يكون كائن، أو علائقية الجسد، الكون بلا ثنائية ذات في مواجهة العالم/موضوع، إننا قبل أن ننشغل بالأدوات نطرح سؤالًا: كيف تصير الأدوات ممكنة؟ أو كيف تكون على ما هي عليه؟ حتى نلج ما أعنيه لنأخذ أمثلةً على ذلك: الورقة التي نخط عليها هي من تحدد لنا سلفًا الاتجاهات يمينًا وشمالاً، كذلك المطرقة والمسمار، البناء والمنزل... إلخ، فهناك شكلٌ للعالم<sup>19</sup> بالمعنى الفيزيائي سابقٌ على الأنا والمعطيات الحسية والكينونة تحت اليد، أي شكل الكون في علائقيته مع الجسد هي من تجعل الأدوات وظهور ها ممكنة، هذا هو الموقف الطبيعاني الأصلى، أما ما يتفرع عنه فهو ضرب من المسلَّمات المضمرة والتي إما أن تتخذ من العالم موضوعًا أو ذاتًا أو أداة ما بين الموضوع والذات، إلا أن شرط كل هذه المقولات هو شكل العالم الفيزيائي، من هنا نتجاوز الجدل بين الواقعية والمثالية، فكلا الموقفين يتخذان مسافة من العالم كما أنهم يتجاوزان جسد-كون وأثرها على المعرفة، إذن الموقف الطبيعاني الأصلى هو

61

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> تحدثت عن كلمة: (شكل) في حاشية رقم (١٢)



اللقاء الأول الذي يحدث بين الإنسان والكون \_أو العالم\_ قبل أن تولد مقو لات العقل والأنا المتعالية والمعطيات الحسية الأولية والمقو لات المنطقية والجو هر ... إلخ.

## 2. علاقة الإنسان مع محيطه علاقة تكيفية:

لقد تقرر فلسفيًا منذ بارميندس ماهية العلاقة بين الإنسان والعالم، وقد تم تحديدها بأنها علاقة معرفية، ومن ثم أنطولوجية حيث يقول: "في الواقع إن الفكر والوجود هما نفس الشيء" (غادامير، معرفية، ومن ثم أنطولوجية حيث يقل إيضًا نشأ مفهوم الصورة، أي أن المعرفة صورة للعالم وسوف تصبح هذه الصورة هي أصل الوجود بدايةً مع أفلاطون القائل في محاورة ثياتيتوس "لم تكن الفكرة التي نسألك عنها أن تحصي لنا العلوم بل أن تعرف ما هو العلم في ذاته" (أفلاطون، ٢٠١٤، ٢٩). لذلك سوف يؤصل أفلاطون للعلم في ذاته والجمال في ذاته... إلخ، وذلك لأن ما هو في ذاته لا يُدرك من خلال الحواس بل بالعقل، ومن ثم ندرك الكلي، ومن ثم ندرك ماهية المعرفة صورة، وأن علاقة الإنسان مع العالم معرفية، أي تطابق الفكر والوجود من خلال المبدأ الثاني للطبيعانية الذرية ننفي أي علاقة معرفية مع العالم، وأقول بعلاقة تكيفية، فالإنسان يأتي إلى العالم منذ الموقف الطبيعاني الأصلي وهو جاهز نسبيًا للتكيف معه، وعليه فكل شيء أداة للتكيف، حتى ما يسمى أفكارًا، من هنا نحن لسنا بحاجة إلى معيار للتحقق، ولا مباحث في الأنطولوجيا، ولا تراتبية بين الموجودات تقوم على تعريف الإنسان بأنه: (حيوان عاقل) ودونه بقية الموجودات، فالعلاقة إذن علاقة تكيفية لا معرفية 20.

# 3. كل شيء أداة:

كنا قد رأينا ماذا يعني الموقف الطبيعاني الأصلي، وهذا الموقف هو من يحدد (ماهية الأداة) ولأن الإنسان له غاية تكيفية مع العالم كما \_ذكرنا في الفقرة السابقة فإن للأدوات وظيفة وهي تحسين عيشنا في الحياة، لذلك نُترجم كل الإرث البشري تحت مقولة الأداة والتي لها غاية محددة وهي

لا يعني التكيف لا معرفة، بل يعني معرفة ليست كما تقررت دلالة هذا اللفظ حسب ما اتضح معنا منذ بداية هذا البحث.  $^{20}$ 

تحسين ظروف عيشنا، من هنا نعي أن معيار صحة أي فكرة هو في قدرتها على تحسين ظروف عيشنا، لذلك نقسِّم معايير الصحة إلى أربعة أقسام:

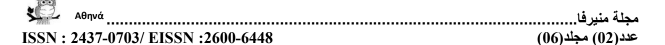
- معيار المحاولة والخطأ.
- معيار التحقق التجريبي.
  - معيار التكذيب.
- معيار المحاولة والتكيف.

وما أدافع عنه هو المعيار الأخير، وتعني المحاولة هنا التجريب، وهو ما يعيدنا إلى الحكمة الشهيرة: (اعرف نفسك بنفسك) فحين تعرفها تعرف ما يُناسبها، ويساعدها على التكيف أكثر، هذا على مستوى الفرد، أما عند قراءة التاريخ أو عند الحديث عن الجماعة فإن المحاولة تعني البحث عن جملة الأفكار الأداتية التي أنشأها البشر في القرون السالفة من أجل تحسين عيشهم، كما أن هذا المعيار حين يؤخذ بالمعنى الاجتماعي أي يُصبح المهم هو: ما يُعين على رفاهية الجماعة وليس فقط الفرد.

## 4. ما نسمیه (واقع) هو مجموع علائقیات بین الکون والجسد:

كانت الفلسفة ترى أن الواقع يتشكل من خلال مقولات متعالية تنطلق من العقل أو انطباعات حسية تستحيل إلى أفكار بمعنى: أن ما يُشكل تصوراتنا عن العالم أو الواقع ذات متعالية على الجسد والكون الفيزيائي، ومن ثم ظهرت فلسفة لايكوف وجونسون وقالوا بـ(الذهن المتجسد) والذي يعني: أن الجسد يُساهم في بناء تصوراتنا عن الواقع، وأن ما هو مجرد ليس إلا استعارات أولية عن الجسد. يقولان في كتاب الفلسفة في الجسد "إن ما له أهمية هو أن الطبيعة المخصوصة لأجسادنا تُسهم في تشكيل إمكاناتنا العادية في المقولة وفي بناء التصورات" (لايكوف وجونسون، ٢٠١٦، ص٥٥)، وعليه صار لدينا ثلاثة تصورات عن الواقع وهي:

- الواقع المتعالى على الجسد والكون.
  - الواقع متأثرًا بالجسد.



الواقع متأثرًا بالجسد والعالم أو الكون معًا. (الموقف الطبيعاني الأصلي)

تنطلق الطبيعانية الذرية من التصور الثالث للواقع، فليس العقل 21 بمعزل عن الجسد هو ما يبني الواقع، ولا الواقع لا يُرى أو يتم تصوره إلا من خلال الجسد، بل حتى تكون تصورات الجسد ممكنة لابد من وجود عالم فالعلائقية بين الجسد-الكون هي من ترسم تصوراتنا عن الواقع، فالموقف الطبيعاني الأصلي والجسد يشكلون تصوراتنا عن الواقع، فالواقع إذن بنية مركبة من علائقية جسد-كون 22، وهذا لا يعني أننا نسلم بالقسمة الكانطية بين الظاهر والشيء في ذاته، حيث أن مقولات كانط لا جسدية ومتعالية، كما أنها تجعل من الشيء في ذاته لا زماني وخارج العالم، بينما هنا ما يظهر لنا هو مر هون بأجهزتنا العصبية والحسية، وما خلف هذه المدركات والحواس لا يعدو أن يكون طبيعانيًا فيزيائيًا، فنحن لا نسمع صوت مشي النمل؛ لأن حواسنا لا تدركها بينما هي فيزيائيًا تصدر صوتًا، لذلك القسمة هنا بين المرئي واللامرئي، فالمرئي هو مجموع ما ندركه من خلال أجهزتنا العصبية والحسية، واللامرئي هو ما تعجز قدراتنا الحسية والعصبية عن إدراكه ومن ثم ما نسميه واقع هو مجموع علائقيات بين الجسد والكون، على أن دراسة ما يؤثر على تصوراتنا للعالم من خلال الجسد، وما يؤثر على تصوراتنا من خلال العالم، وعلى ما هو بين بين تصوراتنا للعالم، وعلى ما هو بين بين تحتاج إلى مباحث مطولة ليس هنا مقام ذكرها.

## 5. ليس للواقع قانونٌ مطلقٌ:

لا العقل ولا العالم يُستنبط منهما قانونٌ مطلقٌ يحكم العالم، بمعنى لا يمكن قبليًا ولا بعديًا أن نظفر بقانون كلي للحياة، فالقبلي مثلًا كالمنطق الصوري أو الرياضيات، كما ظهر ذلك في القرن السابع عشر، أو جدلي كما تقرر منذ أفلاطون وتحديدًا مع هيغل ما يمدنا به العلم التجريبي اليوم مجموعة (تقريبات) عن العالم وليست (قوانين) على أنه من المهم أن نفهم كلمة قانون بالمعنى الكلي والضروري، فالعلم التجريبي لا يعطينا ذلك، فهو يمدنا بتقريبات عن العالم في لبها نسبية، ومن

<sup>21</sup> عادةً ما أستخدم لفظ: (دماغ) بدلًا من (عقل) إلا أننى هذا أحاول الإيضاح لا الغموض.

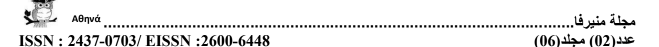
<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> في الحقيقة استخدم هنا علامة – حتى لا يُفهم من هذا الموقف بأنه يعيد طُرح الثنائيات كالذات والموضوع فالجسد والكون غير منفصلين كثنائيات لذلك اسخدم -.

ثم لا كلية ولا ضرورية، إن كل تصور قبلي لقانون يحكم الحياة لهو تصور ميتافيزيقي<sup>23</sup>، ومن ثم لا كلية ولا ضرورية، إن كل تصور قبلي لقانون يحكم الحياة أن نبحث في الطبيعانية عن موقف (بعدي) من خلاله نستنبط (قوانين العالم) ولأن العلم التجريبي له صفات منها: أنه نسبي، وأنه قابل للتكذيب وقابل للخطأ، وأن خطابه غير مغلق، فعليه ليس للحياة قانونٌ مطلقٌ يحكمها.

#### خاتمة

لقد كان الهاجس الأكبر لتأريخ الفلسفة وكذلك تأريخ الأفكار عامةً هو سؤال ما الواقع؟ إذْ ليس من المجازفة القول بأن كل خطاب يُضمِر في داخله ماهيةً ودلالةً عن الواقع، وقد حاول الفلاسفة منذ القدم القبض على الواقع وتحديدًا على بعده الجوهري دون العرضي، إلا أن تاريخًا طويلًا لهذا السؤال تحدد وفق مقولات صارت كالسجن الذي يرمينا بعيدًا عن النظر نحو الواقع، هنا يأتي هذا البحث بهاجس فينومينولوجي إلا أنه دون الاعتماد على الفينومينولوجيا، وهذا الهاجس هو محاولة فتح نوافذ عدة داخل هذا القفص الحديدي؛ حتى نُعيد الإنسان إلى موقف أصلاني من خلاله يعيد ترتيب مقولاته عن الحياة بعامة، وقد كان طريقي نحو هذه الغاية من خلال تفكيك شروط المقولات الميتافيز يقية، أي تلك البني التي من خلالها صارت مقولات كالنومين والفينومين ممكنة، وقد بدأت بنقد الثنائية الصلبة: عقل/حس، مبينًا أنها تستند إلى مسوغات مصطنعة أو في أقل الأحوال ليست هي الرؤية الوحيدة للعالم والحياة، كما أنني حاولت القبض على دلالة الميتافيزيقا من خلال تمرحلاتها التاريخية؛ لأن اللغة والدلالة تعتمد على القصدية والسياق فلكل عصر تصور ما للميتافيزيقا، فكان نقدي للميتافيزيقا أولًا بأنها تؤسس للغة ضدية، فكل ضد يفترض ضده كالوجود والعدم، وغايتي في ذلك القول بأن الواقع ليس بالضرورة إدراكه وكشفه من خلال لُغة التضاد، ثم شرعت في نقد مقو لات الميتافيزيقا القارة كالعقل والحس الكلى والجزئي القبلي والبعدي وجود العالم من عدمه، أو الواقعية والمثالية، مبينًا أن هذه النزاعات تنطلق من أمرين:

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> لذلك عندما أخذت الماركسية بقانون الجدل الهيغلى وقعت في الميتافيزيقا.



لغة التضاد أي إما أن تكون مثاليةً بكل مقو لات المثالية، وإما أن تكون واقعيةً بكل مقو لاتها.

• لهذه النزاعات مقولات مضمرة إما أن تكون غير مسوغة فهي تؤخذ على سبيل الإيمان والتسليم، أو هي مقولات تفترض عالمًا متعاليًا على المادة، وفي أقل الأحوال هي مقولات كالعقل لا تبرر ذاتها لزومًا مطلقًا، فلا وجه لفرضها على كل كائن ممكن.

على أنه من المهم أن أذكر هنا تفرقة جديرةً بالتأمل وقبل عرضها أطرح سؤالًا: وماذا بعد نقدنا للغة الأضداد؟ هنا يأتي الفرق بين الصمت الطبيعاني والصمت الصوفي، فعندما نبلغ التخوم أي أقصى ما يمكن للعقل بلوغه لكشف الواقع، يبقى علينا أن نسلم بأنه من السمو أحيانًا أن نختار بين صمت طبيعاني وصمت صوفي، على أن هذا البحث يميل إلى الصمت الطبيعاني؛ لأنه هو الموقف الأصلي لوجودنا في هذا العالم.

ولأن الوتر النابض تحت هذا البحث هو شعار الظاهراتية: العودة للأشياء ذاتها، فكان لزامًا تحييد كل المقولات المتراكمة فوق الواقع دون السقوط في نزعة ميتافيزيقية قررتها الفينومينولوجيا سلفًا كاختزال العالم داخل الوعي، وفرض أن هناك ما هو بذاته، وكذلك القول بالأنا المتعالية، فالطبيعانية موقف جذري يرى الواقع بلا ترسبات إلا ما فرضت علينا من خلال مقولة جسد/كون.

وكنا قد رأينا منذ البدء كيف أن الأنساق الميتافيزيقية ترتبط ضرورة بالإتيقا، أو بالفعل والسلوكيات وقلت أعلاه: "كل معرفة مشروطة بالفعل ولا انفصال" فالأفلاطوني قرر قمع الجسد والرفع من شأن الروح وفق منظومة ينطلق منها، والنيتشوي كذلك بعد نقده لعالم المثل وتقديس عالم الظاهر بقي له ذِكر محاسن الجسد، وما قد تهمش منذ بداية تاريخ الميتافيزيقا كالنظام الغذائي والرقص، ثم فيما بعد الجنون مع فوكو 24 والكتابة ضد الصوت مع دريدا25.

هنا نلمس البعد الإتيقي لهذا البحث فالإنسان كائن إتيقي ولا فصل بين معرفةٍ نظرية وأخرى عملية، فهو منذ الموقف الطبيعاني الأصلى يجد ذاته مطالبة بأن تتكيف مع البيئة والعالم، ولأننا

\_

<sup>24</sup> راجع فوكو: تاريخ الجنون في العصر الكلاسيكي.

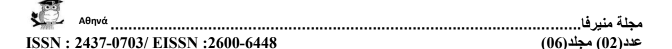
<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> راجع دريدا: الصوت والظاهرة.

مجلة منيرفا

عدد (02) مجلد (06) مجلد (06) ask: 2437-0703/ EISSN : 2600-6448

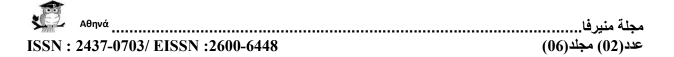
قررنا بأن كل شيء أداة لتحسين عيشنا صارت الفلسفة ذاتها طريقة حياة لرفع المعاناة لما في المعاناة من تقليل لحصتنا من العيش السعيد، ولأننا أوضحنا دلالة محددة للواقع والإنسان بعد نقد جملة من المقولات الفلسفية الراسخة صار واضحًا أن المعيار الذي نفصل من خلاله صحة فكرة من عدمها هو معيار تكيفي، فرؤية العالم من خلال مقولتي: صواب/خطأ تفترض حقيقة مطلقة نستطيع من خلالها تمييز الصواب من الخطأ، الخير والشر، الجميل والقبيح، ولأن هذه الرؤية ممتنعة كما أوضح البحث بات المعيار الوحيد هو صلاحية الفكرة نسبة لقدرتها على تحسين عيشنا، و هكذا ينتهي البحث إلى موقف طبيعاني إتيقي جذري يقف في تعارض صارخ مع تاريخ الميتافيزيقا، كما أنه يفتح حوارًا مع سبينوزا الذي ذهب إلى أن رؤيتنا للعالم عملية إتيقية إلا أنه حافظ على مفاهيم كنا نقدناها كالكلى والعقل والمطلق وما إلى ذلك.

بقي أن أقول كلمةً حول مفهوم (التأسيس) فليس غاية الموقف الطبيعاني الأصلي أن يجد أرضًا نؤسس عليها حقائق مطلقة أو حتى حقائق، إذ لو قلت ذلك لوقعت في أحد معضلات الميتافيزيقا التي تم نقدها كالتأسيس على الوجود، أو الكوجيطو، أو المعطيات الحسية، إنما الموقف الطبيعاني الأصلي موجود فحسب، ولا يحتاج إلى تسويغ، إذ تسويغه وتبريره يعني الوقوع مجددًا في قائمة القضايا المضمرة التي تم نقدها في هذا البحث، بمعنى أخر: إن مقام علاقتنا مع العالم ليس علاقة معرفية ولا هي منطقية ولا هي ميتافيزيقية، بل مقام تجربة وفعل، ولا فعل منفك عن المعرفة، وليست المعرفة تطابق الفكر مع الوجود، ولا هي صورة ذهنية، المعرفة هي علاقتنا البدئية مع الطبيعة، ومن ثم علاقتنا بالأداة التي هي جسدية وذهنية، أي هي علاقة تكيفية.



- أفلاطون (٢٠١٥) الأصول الأفلاطونية فيدون، ترجمة نجيب بلدي علي النشار عباس الشربيني، المركز القومي للترجمة.

- أفلاطون (٢٠١٤) محاورة ثياتيتوس، ترجمة أميرة حلمي، دار التنوير.
- أرسطو (٢٠٠٩) الميتافيزيقا، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، دار نهضة مصر.
  - أبيقور (٢٠٢٢) فلسفة أبيقور، ترجمة جلال الدين سعيد، دار التنوير.
    - الغزالي (۲۰۰۰). تهافت الفلاسفة. دار المعارف مصر.
- دريدا ( ٢٠٠٥ ). الصوت والظاهرة. ترجمة فتحي انقزو. المركز الثقافي العربي.
- دوركهايم ومارسيل موس(٢٠١٦)حول بعض أشكال التصنيف البدائية، ترجمة محمد هاشمي، مؤمنون بلا حدود.
  - راسل (۲۰۱۷) مشكلات الفلسفة، ترجمة سمير عبده، دار التكوين.
  - سبينوزا (٢٠٠٩) علم الأخلاق، ترجمة جلال الدين سعيد، المنظمة العربية للترجمة.
  - غادامير (٢٠٠٢) بداية الفلسفة، ترجمة علي حاكم وحسن ناظم، دار الكتاب الجديد.
  - غرايش (٢٠١٩) العيش بالتفلسف، ترجمة محمد شوقي الزين، دار مؤمنون بلا حدود.
- فوكو (٢٠١٤). تاريخ الجنون في العصر الكلاسيكي. ترجمة سعيد بنكراد. المركز الثقافي العربي.
  - كانط (د. ت) نقد العقل المحض. ترجمة موسى و هبة. مركز الانماء القومي.
- كواين (٢٠٠٦) من وجهة نظر منطقية، ترجمة حيدر حاج إسماعيل، المنظمة العربية للترجمة.
- لايكوف وجونسون (٢٠١٦) الفلسفة في الجسد، ترجمة عبد المجيد جحفه، دار الكتاب الجديد.
  - نيتشه (٢٠٠٦) هذا هو الإنسان، ترجمة علي مصباح، منشورات الجمل.
- نيتشه (١٩٨٣) الفلسفة في العصر المأساوي الإغريقي، ترجمة سهيل القش، دار المؤسسة الجامعة للدراسات والنشر والتوزيع.



- هيوم (٢٠٠٨) مبحث في الفاهمة البشرية، ترجمة موسى و هبة، دار الفارابي.

- هوسرل (٢٠٠٨) أزمة العلوم الأوربية والفنومينولوجيا الترنسندنتالية، ترجمة إسماعيل المصدق، المنظمة العربية للترجمة.
- هوسرل (۱۹۰۸) تأملات ديكارتية، ترجمة تيسير شيخ الأرض ، دار بيروت للطباعة والنشر
  - هيغل (٢٠٠٧) موسوعة العلوم الفلسفية، ترجمة إمام عبدالفتاح إمام، دار التنوير.